## El Tremor de la Sensibilidad

#### Hojas del Jardin de Moria II

330. Fuera de la ventana sonó una llamada. Un trabajador la ignore diciendo, "¡No me molestes, estoy ocupado!" Otro prometió venir, más se olvidó. Un tercero vino luego de haber concluido su trabajo, más el lugar ya estaba vació. Un cuarto tembló ante la llamada y, echando a un lado sus herramientas, fue enseguida y dijo, "¡aquí estoy!" Esta es la llamada del tremor de la sensitividad.

Sólo este tremor, encendido por la conciencia del día y de la noche, lleva al conocimiento-de-espíritu. Más allá de la razón, las puertas se abren por un tremor que es audible aún al aparato humano.

Si no puedes suprimir dentro de ti este tremor de la sensitividad; ¡Bueno para ti!

#### Comunidad de la Nueva Era

246. Nota que aquel que mutila el significado del habla, a través de un desplazamiento absurdo de los acentos, es un hombre que carece de una comprensión de la evolución. El hombre sensible prefiere usar expresiones simples para no destruir el significado desconocido para él. Nadie escuchará a un mensajero que distorsiona el significado de su misión.

#### Supramundano

573. Urusvati sabe que hay que cultivar la sensibilidad. Cuando Nosotros hablamos sobre un 'oído sensible,' algunas personas asumen que Nosotros nos estamos refiriendo al oído físico. Algunos piensan también que la sensibilidad es una cualidad inherente y que es imposible desarrollarla. En efecto, la sensibilidad es una cualidad inherente, pero depende de la pureza de la conciencia. Aun en los mejores casos, esta se debe desarrollar, o con más precisión, debe ocurrir desde las profundidades de la conciencia.

Primero que todo uno debe querer adquirir sensibilidad. Se debe cultivar un estado de agudeza psíquica. Esto no es fácil. Todos encontrarán dentro de ellos sus propios obstáculos; algunos serán demasiado perezosos, otros no tendrán fe, otros aun no lo podrán hacer por los ajetreos de la vida diaria. Cada uno es obstaculizado por algo, mas el poder de la voluntad puede vencer cualquier obstáculo.

Tampoco uno debería enfrascarse en quimeras, porque esto lo alienta a depender de ilusiones. La audición psíquica debería ser desarrollada con la más completa honestidad y con experiencias honestamente registradas. Los terremotos y otras agitaciones cósmicas servirán como oportunidad de ejercitar la sensibilidad psíquica.

Asimismo, la sensibilidad a las auras de otros abre un amplio campo para la observación. En medio de las rutinas más ordinarias de la vida uno puede encontrar oportunidades para el aguzamiento de la sensibilidad igual a las que se dan en los mejores laboratorios. Que el ser humano use todas las posibilidades ya que todos por igual estamos afectados por las influencias cósmicas.

El Pensador enseñó, "Los mundos Supramundanos nos envían las sensaciones sutiles, aprendamos a ser receptivos a ellas."

590. Urusvati sabe que el refinamiento es una cualidad que se gana a través de las experiencias de muchas vidas. Sus componentes son una verdadera comprensión de la cooperación, de ardor en el pensamiento, de nobleza en la acción, de un elevado grado de sensibilidad, de amor por la belleza. Cada una de estas cualidades se puede desarrollar únicamente mediante un esfuerzo persistente. La gente no debería pensar que una refinada naturaleza será creada de forma inmediata por una iluminación instantánea. La iluminación puede abrir el cofre del tesoro, pero si este está vacío, nada se sacará de él.

Todos los párrafos provienen de la Serie Agni Yoga, disponible en línea en la Sociedad Agni Yoga: https://agniyoga.org. Todas las pinturas de Nicholas Roerich se utilizan con permiso del Museo Nicholas Roerich.

#### En Esta Edició

El Tremor de la Sensibilidad *Página Uno* 

Comunidad: Carta de los trabajadores de la red *Página Dos* 

El Agni Yogui: Un león del desierto *Página Tres* 

El Reino de la Belleza *Página Siete* 

Reflexiones sobre Agni Yoga *Página Ocho* 

Conversaciones con Daniel Entin Página Nueve



#### Bienvenida

Para discusiones y mensajes en las enseñanzas del Agni Yoga, por favor visite nuestro sitio "Agni Yoga – vida ética comunitaria" en Facebook:

https://www.facebook. com/groups/Agni.Yoga. Living.Ethics.Community/

y WMEA en la Web:

https://www.wmea-world.org

Traducido al español por Daniel Serrades

#### Carta de la Red de Trabajo

Queridos amigos de Agni Yoga,

se enero, jy hace frío! Lo único que se ve verde son los pinos, mientras que el resto de la naturaleza está hibernando es este desierto montañoso de Arizona. Así que este es el número de la primavera de 2025. Como la vida parece tan tranquila durante estos cortos días, he pensado aprovechar el silencio invernal para escribir la carta de la Red de Trabajo antes de lo habitual.

Como la mayoría de nuestros dedicados lectores saben, el enfoque espiritual de la WMEA es el Agni Yoga, más específicamente las Enseñanzas del Agni Yoga. Comencé a estudiar Agni Yoga a mediados de los años ochenta. Durante esos primeros años de mis estudios, me interesé intensamente por la vida de Helena Roerich. En ese momento, no pude encontrar nada escrito en los EE.UU. sobre su vida personal, así que me prometí que antes de comprometerme plenamente a recorrer el camino del Agni Yoga, aprendería sobre su vida y su familia. La búsqueda comenzó lentamente y finalmente echó raíces en 1997. Fue en 1997 cuando se me dio la oportunidad de traducir y publicar el libro En el umbral del nuevo mundo, de Helena Roerich. En las páginas del manuscrito había información sobre su vida personal y la relación con su marido, Nicholas Roerich. Más tarde supe que era madre de dos hijos, George y Svetoslav. Me fascinó su belleza, su fuerza espiritual, su sentido de la aventura y su amoroso corazón. Lo que más me conmovió fue su dedicación a su familia, a sus alumnos, al Maestro y a la aplicación de la Enseñanza. Era el trabajo de su vida, un camino que incluía una vida familiar; era

# Comunidad

"Comenzar a construir la comunidad como hogar del conocimiento y la belleza." Comunidad de la Nueva Era, § 229

Rev. Joleen D. DuBois



la Madre del Agni Yoga. Hasta entonces, yo había estado estudiando las Enseñanzas del Tibetano y Alice Bailey y las Enseñanzas de Torkom Saraydarian. Fue Torkom quien me introdujo en el Agni Yoga y me ayudó con mi acercamiento al estudio de los libros. Cuando Torkom falleció en 1997, me sumergí en la práctica y Enseñanza del Agni Yoga.

A partir de ese momento, parecía que se abría una puerta a la Comunidad mundial del Agni Yoga. Conocí a hombres y mujeres de todas partes del mundo, todos estudiando las Enseñanzas individualmente o en pequeños grupos. Todos estudiábamos la Serie y, como yo, también estudiábamos algunas de las compilaciones que nos proporcionaba el Museo Nicholas Roerich de Nueva York.

También estudiaba con un pequeño grupo en línea. Un miembro de ese grupo, de origen ruso, quería traducir al inglés *At the Threshold of the New World*, de Helena Roerich, y preguntó si alguien del grupo lo publicaría. Le dije que sí. El grupo WMEA disponía de editores profesionales y de los ordenadores y programas informáticos adecuados para llevar a cabo un proyecto así. Todos estábamos encantados. Así que, una vez que nos dieron permiso de copyright

para traducir y publicar el libro, se convirtió en la primera de muchas más publicaciones que saldrían a la luz.

Especialmente mientras estudiaba los dos volúmenes de las Cartas de Helena Roerich, quise saber más sobre la vida de los estudiantes a los que escribía. Quería saber más sobre la puesta en marcha de la Sociedad Agni Yoga. Quería saber cómo se gobernaban. Y cuál era su relación con Helena y Nicholas Roerich. Quería saber si sus dos hijos, George y Svetoslav, practicaban activamente el Agni Yoga. (Tal vez ese interés naciera de tener yo mismo dos hijos.) Esa curiosidad pareció crear una vía de oportunidades para estudiar, traducir y publicar una letanía de artículos y libros que nos dieron las respuestas. Libros como Mis maestros, encuentros con los maestros, de Sina Fosdick, la primera directora ejecutiva del Museo Nicholas Roerich de Nueva York; El camino elevado, traducido de los escritos rusos inéditos de Helena Roerich; Antología del Agni Yoga, volúmenes 1 y 2, en los que los lectores experimentarán la sabiduría y las ideas de Nicholas y Helena Roerich y de sus hijos, George y Svetoslav, además de

(continúa en la página 6)



**Agni Yoga Quarterly** Vol. XLVII Nú. 2

Agni Yoga Quarterly se puede encontrar en la internet: https://www.wmea-world.org

Email: staff@wmea-world.org

Aviso de derechos de autor y permisos de WMEA

Todos los materiales contenidos en *Agni Yoga Quarterly* están protegidos por la ley de derechos de autor de los Estados Unidos y no pueden reproducirse, distribuirse, transmitirse, mostrarse, publicarse ni transmitirse sin el permiso previo por escrito de White Mountain Education Association, Inc.:

https://wmea-world.org/wmea/copyright/

## El Agni Yogui: Un león del desierto

(Presentación de una conferencia)

eón del Desierto es un grado de realización del Agni Yogui. Primero, es el grado ardiente de la Lámpara del Desierto. La Lámpara del Desierto está determinada por los centros abiertos y activos de la persona. A este logro le sigue el del León del Desierto. Este nivel de logro espiritual indica, sobre todo, una intrepidez absoluta..

Lámpara del Desierto: En el libro Agni Yoga se lee: "Uno debe saber que tener [sus] centros abiertos le permite [a uno] reducir la imperfección de [su] entorno. No sólo trae el desarrollo de la sensibilidad, sino también la ofrenda de [tus] propias fuerzas para la mejora de [tu] entorno. . . . Este grado de apertura de los centros se denomina "Lámpara del Desierto". Después sigue el grado de 'León del Desierto.""

"El grado de 'León del Desierto' permite especialmente la realización de los propios pensamientos.... El grado de 'León del Desierto' no conoce la ofensa. ¿Quién podría ofender?" ¿Quién podría herir, lastimar o injuriar a los demás? "El gran corazón puede contenerlo todo." 3

El que ha alcanzado el grado de León del Desierto demuestra que se ha liberado a sí mismo tanto del planeta como de las posesiones terrenales. "Este logro es necesario para comprender que las esferas [o campos de conciencia] están separadas". Cuando el Maestro dice "este logro es necesario para la comprensión de las esferas como separadas", quiere decir separadas de la esfera terrenal. Por ejemplo, cuando pensamos en esferas de conciencia, nuestros pensamientos van al Ashram superior, a la luz del Ashram, a la esfera del Ashram. El Ashram es una esfera de conciencia que el estudiante Agni Yogui puede enviar y recibir. Un Ashram es donde se forma una



Nicholas Roerich, He Who Hastens, 1924

esfera de conciencia. No es un lugar sino una esfera de luz y conocimiento y otras cosas. Cuando eres iniciado en un Ashram, gradualmente serás puesto en contacto con las directrices del Propósito, Plan y Luz planetarios, solares y galácticos.

"El que recorre el camino del conocimiento camina como el león del desierto. ¿Quién responderá al rugido de un león? Sólo otro león, libre de miedo ".5

Vemos en un líder espiritual la dignidad, la humildad de un iniciado. Vemos que el Agni Yogui es un León del Desierto.

¿Qué significa ser un León del Desierto? El León del Desierto tiene poder, energía e influencia. El Agni Yogui, que ha alcanzado este nivel, es un protector y un ejemplo de firmeza, resistencia y energía. El yogui es un león porque encarna grandes principios. El León del Desierto es un Agni Yogui. Un Agni Yogui es aquel cuya conciencia funciona en los fuegos de la mente superior. Es alguien cuya conciencia está en un reino en el que vive para los demás, en el que puede convertir los desiertos en jardines.

Los Leones del Desierto son portadores de luz; traen iluminación a la oscuridad. Aportan nuevas ideas a las mentes de la humanidad y a los distintos campos del quehacer humano. Son verdaderos líderes, guerreros espirituales, guerreros

<sup>1.</sup> *Agni Yoga, 1929*, 6ta ed. (Agni Yoga Society, 2016), párr. 86.

<sup>2.</sup> Agni Yoga, 110.

<sup>3.</sup> Agni Yoga, 110.

<sup>4.</sup> Agni Yoga, 91.

<sup>5.</sup> Agni Yoga, 481.

del espíritu. Helena Roerich nos recuerda que, en todas las enseñanzas religiosas, a las personas que inician el camino espiritual se les llama guerreros. Todos los Bodhisattvas, e incluso las imágenes más sagradas de Buda, tienen una espada en sus manos o junto a ellas como atributo absolutamente, obligatorio.

Estos guerreros espirituales se ven cada vez más amenazados por la traición, la malicia y la calumnia. Pero nunca se rinden. Su conciencia está tan firmemente arraigada en lo supramundano que ningún ataque puede provocar un cortocircuito en su contacto con el Gran Señor y la Jerarquía.

Pero el camino para alcanzar esa etapa de conciencia está lleno de desafíos, pruebas y desafíos llenos de obstáculos. Se nos dice que todos los servidores de la humanidad deben ser puestos a prueba. Sin embargo, estos desafíos, situaciones y condiciones nos fortalecen a lo largo del camino. Las pruebas están diseñadas como preparación para crear una disposición para una mayor actividad creativa y responsabilidades. Estas pruebas nos preparan para ser exitosos guerreros del espíritu.

M.M. nos recuerda la Jerarquía y el apoyo del Maestro: "La alegría se alcanza fácilmente si en cada momento sientes devoción hacia Nosotros. La satisfacción está al alcance de aquellos discípulos que valoran las nubes, comprendiendo que sin nubes el sol les quemaría. [Sin embargo] el Maestro puede actuar donde Su mano no está atada<sup>6</sup>°. En otras palabras, la creatividad, intuición y visión del Maestro terrenal no deben ser oscurecidas por el razonamiento terrenal. Por ejemplo, un Maestro a menudo está atado por las opiniones de un consejo de administración, la miopía de los que le rodean o los que manejan los hilos del dinero, entre otras situaciones. Es importante que no oscurezcamos la visión del Maestro con razonamientos terrenales. Por eso, aquellos que rodean al Maestro necesitan ser sensibles al conocimiento directo y a la



Nicholas Roerich, Command of Rigden Djapo, 1933

luz de la razón pura. Tal sensibilidad trae protección y éxito.

Estamos en una nueva era de responsabilidad. Los grandes líderes tienen el mayor sentido de la responsabilidad; su sentido de la responsabilidad es la causa de todas las grandes cosas que logran. En realidad, la responsabilidad no nos viene dada. Despertamos a la responsabilidad dentro de nuestra propia conciencia, y en esa responsabilidad, no esperamos que nadie nos reconozca, pague o elogie. Creamos nuestro propio campo de trabajo bajo ese sentido de responsabilidad y trabajamos en ese campo, sin importar el tiempo, ni si hay alguna ganancia implicada, mas bien disfrutando del servicio que estamos prestando a los demás. Un León del Desierto es aquel que tiene el mayor sentido de la responsabilidad.

Helena Roerich escribió sobre la inevitabilidad de la Nueva Era. Afirmó: "Nos encontramos a las puertas de una Nueva Era, de una Nueva Raza, por lo que nuestra época puede compararse con los tiempos de

la Atlántida, cuya existencia se hace cada vez más evidente para nuestra ciencia?". También escribió: "Estén atentos a todos los signos inusuales y destructivos en todas las esferas de la vida, y muchas cosas les serán más claras. Verán dónde están las chispas de la Nueva Era, la era del conocimiento espiritual y de la gran cooperación de los pueblos. . . . La comprensión de la llegada de este gran tiempo debería multiplicar la fuerza de toda persona sensible y debería dirigirla hacia un trabajo alegre y constructivo.8"

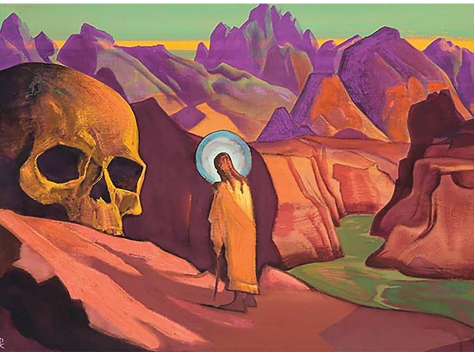
¿Eres una chispa de la Nueva Era? Helena Roerich escribió: "Verás dónde están las chispas de la Nueva Era, la era del conocimiento espiritual y de la gran cooperación de los pueblos.9"

Mi pregunta para todos nosotros es, ¿somos una chispa de la Nueva Era? Algunos de nosotros hemos pasado muchos años en

<sup>6.</sup> Agni Yoga, 110.

<sup>7.</sup> Cartas de Helena Roerich, vol. 1, 1929–1935 (Agni Yoga Society, 2016), 28 agosto 1931 (en adelante citada como LOHR I).

<sup>8.</sup> LOHR I, 28 agosto 1931.



Nicholas Roerich, Issa and the Skull of the Giant, 1932

meditación, estudio y servicio en respuesta a la luz y el amor de nuestro Ser Superior. Pero, ;somos una chispa de la Nueva Era? ¿Somos un discípulo consciente? ¿Un discípulo inspirado? ¿Un discípulo humilde? La cuestión es mirar nuestra vida, nuestra vida espiritual, y preguntarnos: ¿Soy una chispa de la Nueva Era? ¿Estoy transformando la conciencia de las personas que me rodean, de mi grupo y de mi comunidad? ¿Están ya preparadas para entrar en la Nueva Era? Si la respuesta es sí, he hecho bien. Si no, es el momento de ponerse en marcha ahora mismo. Pero debe estar preparado. Por ejemplo, ¿están preparados para recibir el ataque de las fuerzas de la oscuridad?

Como chispa de la Nueva Era, como guerrero de la Nueva Era, debes estar preparado para posibles ataques. Helena Roerich escribió una nota cuando vivía en Kalimpong, India, en la Casa Crookety, diciendo: "Toda empresa de Luz está sujeta a ataques de aquellos que la extinguen, pero nada puede sofocar el progreso de las ideas de Luz y la construcción del Bien General. Los atacantes deben ser vistos como estímulos para nuestra energía, que, de lo contrario,

podría estancarse<sup>10</sup>".

¿Qué significa " Compromiso de Luz"? Significa, para ti individualmente, que estás trabajando en ti mismo para prepararte para ser un guerrero de la luz, un guerrero del espíritu. Significa que vas a ponerte en el camino de la iniciación. Significa que vas a trabajar para la reaparición de Cristo y la exteriorización de la Jerarquía.

¿Por qué toda empresa de Luz está sujeta a los ataques de las fuerzas oscuras? La Luz tiene que ver con el futuro, la evolución, la creatividad y el contacto con lo Supramundano. Se trata del progreso y del Infinito. Se trata de la inmortalidad y del verdadero Ser. Todo guerrero del espíritu que participe en actividades inspiradas por la Jerarquía se convierte en una amenaza para las fuerzas oscuras.

Es importante que nuestra luz brille, la luz que es la Presencia Divina en nosotros, la luz que somos en nuestra esencia. Esta luz debe brillar, limpiando todo lo que no está en armonía con esa luz divina y pura dentro de cada uno de nosotros, nuestra familia y grupo, nuestro país y mundo.

La luz debe limpiar nuestras ilusiones, obstáculos mentales, espejismos y cristalizaciones emocionales, inercias y cortocircuitos etéricos. ¿Lo ves?

Una vez que emprendamos acciones que reflejen la Luz de la Jerarquía, del Ser, podremos ver grandes cambios en nuestro entorno. Gradualmente, la Luz en expansión allanará el camino para ayudarnos a lograr la continuidad de conciencia. Una vez que logremos la continuidad de conciencia, nos convertiremos en discípulos del mundo.

Debemos prepararnos para recorrer el camino del guerrero espiritual, lo que significa desplegar "cuatro piedras en los cimientos de tus acciones": Primero-Reverencia por la Jerarquía. Segunda: Conciencia de unidad. Tercero: Conciencia de la medición conjunta. Cuarto: Aplicación del principio "Por tu Dios<sup>11</sup>".

El Maestro continúa explicando las cuatro piedras diciendo: "Para establecer la primera piedra, invoca todo tu amor. Piensen en la infancia y recuerden las mejores sonrisas, los rayos de sol más brillantes y el primer canto de los pájaros al otro lado de tu ventana.

"Para la segunda piedra, pónganse las armas del día, colóquense la armadura de sus acciones y renueven su sensibilidad con un trago de humor refrescante.

"Para la tercera piedra, su lugar de trabajo seleccionen la línea vertical más larga y conviértanla en una escala para medir el Plan. Mide mentalmente cada descontento, irritación y fatiga en la escala del Plan Mundial, y al hacer esta comparación descubrirás que no hay ni el más mínimo lugar para los estados de ánimo ilusorios.

"Para la cuarta piedra, imagínate la naturaleza ilimitada del cielo estrellado. En verdad,

<sup>9.</sup> LOHR I, 28 agosto 1931.

<sup>10.</sup> En el umbral del nuevo mundo: sueños, visiones y cartas de Helena Roerich, 2.a ed. (WMEA, 2020), 221.

<sup>11.</sup> Hojas del jardín de Morya, libro dos: iluminación, 1925, 3.ª ed. (Agni Yoga Society, 2021), párr. 235.

el Padre tiene muchas moradas; ¿cuál de ellas denigraremos? Recordando la regla que se te ha dado, imagina que sales de una casa cerrada y sales a la luz. De este modo, todo lo que necesites vendrá a ti.

"Sobre la primera piedra inscribe Una Paloma; sobre la segunda, Un Guerrero; sobre la tercera, Un Pilar; y sobre la cuarta, El Sol<sup>12</sup>".

Las fuerzas de las tinieblas tienen que ver con el pasado. Trabajan contra la belleza, la bondad, la síntesis, la unidad, el equilibrio y el balance.

Las fuerzas de la oscuridad tienen que ver con la separación, la involución y la esclavitud. Sobre la imposición, el miedo y la venganza.

Cristo indicó que los hijos de las tinieblas son más inteligentes que los hijos de la luz. Las fuerzas de las tinieblas hacen muchas cosas para difundir la oscuridad. Por ejemplo, una persona dice que no es posible impedir que nuestros adolescentes tomen drogas, beban alcohol, se prostituyan, etc. Esa persona está diciendo en realidad que traficantes de drogas, los que venden alcohol, y los traficantes de sexo son más inteligentes que todos nuestros estadistas, policías, ejércitos y filósofos. ¿Lo ves? Tales personas están en la oscuridad.

¿Por qué no somos tan listos o más inteligentes en la forma de aumentar la luz?

Sentarse y aprender estas cosas no ayuda. La oscuridad está aumentando, y atrapará a los que no están conscientes. Debemos evitar el crimen, la contaminación, el separatismo, el odio y la malicia. Debemos aumentar la luz. ¿Quién lo hará si no lo hacemos nosotros?

Debemos vivir una vida ética de virtud, audacia, valor, determinación, perspicacia y previsión, una vida de relaciones correctas y sanas. Debemos construir la mente superior y la intuición y estar preparados para recorrer el camino del guerrero espiritual.

Permítanme concluir con este pensamiento:

El Agni Yogui-León del Desierto-lleva en su corazón todas las manifestaciones humanas de dolor. Soporta todas las explosiones del Cosmos y siente todos los cambios de conciencia. Aguantan todas las corrientes cósmicas. Poseen ese conocimiento sintetizador que demuestra la reunión de los espíritus que se han declarado por la regeneración de la conciencia.

El León del Desierto posee una síntesis de espíritu. Cuando se construye una síntesis de espíritu a partir de los fuegos cósmicos y la psico-vida del corazón abierto, entonces se puede decir a la humanidad que los centros de los fuegos cósmicos muestran una

"Debemos aumentar la luz. ¿Quién lo hará si no lo hacemos nosotros?"

analogía con los centros del Cosmos - que esta relación paralela, como es arriba es abajo, puede conceder una vida mejor. "Cuando se construye una síntesis del espíritu. . . [es entonces] cuando el principio de la creatividad se establece como fuego infinito, como visión infinita, como audición infinita, como el corazón que todo lo contiene. Esfuérzate en dar testimonio del Fuego del Infinito<sup>13</sup>". "La sucesión de puertas que conducen a nuevas esferas, nosotros la llamaremos Infinito<sup>14</sup>".

El Infinito simboliza la inmensidad y el gran misterio de toda la creación a la cual el Maestro y la Jerarquía nos vinculan.

"Así, que aunque no comprendamos el significado del Infinito, somos capaces de darnos cuenta de que es algo inevitable y que, por lo tanto, merece una atención especial<sup>15</sup>". Este es el camino del Agni Yogui, el León del Desierto.

Carta de la Red de Trabajo (continúa de la página 2)

escuchar voces notables que han dejado su huella en el mundo del Agni Yoga desde el siglo XX hasta ahora; Pensamientos Semilla para la Siembra Diaria, un libro de versos de la Serie del Agni Yoga que proporciona un verso para el estudio y la contemplación para cada día del año; Dolencias y Remedios, que es una serie de salud y curación de dolencias y remedios de la Enseñanza del Agni Yoga; Obsesión y Consejos a los Alumnos; Muerte y Transición; y Agni Yoga Quarterly, un boletín que incluye artículos de miembros del primer círculo íntimo del Agni Yoga, Nicholas Roerich, Helena Roerich, sus alumnos y estudiantes actuales del Agni Yoga. También hemos estado editando las traducciones al inglés de los numerosos cuadernos de Helena Roerich. Más recientemente, hemos transcrito y editado las Cartas de Katherine Campbell a Helena Roerich

Actualmente, la WMEA ofrece clases mensuales de Agni Yoga en línea a través de Zoom. Cada segundo lunes de mes, el «Grupo Internacional de Estudio del Agni Yoga de la WMEA» estudia los numerosos temas que se encuentran en la Serie. Un grupo de estudiantes muy bien formado discute actualmente las *Cartas de Helena Roerich* en Zoom el tercer viernes de cada mes. Le invitamos a disfrutar de los vídeos de la emisión dominical en YouTube:

www.youtube.com/c/WMEAWorld-Agni-Yoga-and-Ageless-Wisdom

Si está interesado en unirse a las clases, póngase en contacto con: staff@wmea-world.org.

Con amor,

Joleen Dianne DuBois *Presidenta y fundadora* 

White Mountain Education Association, Inc.

Jdeen D Du Bain

<sup>12.</sup> LOMG II, 235.

<sup>13.</sup> *Infinito*, *parte I*, 1930 (Agni Yoga Society, 2019), párr. 200.

<sup>14.</sup> Infinito I, 113.

<sup>15.</sup> Infinito I, preambulo.

#### Al Corazón de la Mujer

por Nicholas Roerich 1933

s verdaderamente precioso saludar cada actividad en nombre de la ∠Cultura. No puedo dejar de expresar mis mejores sentimientos por todas sus actividades actuales, que son tan necesarias cuando todo lo que pertenece a la Cultura, al reino del Arte y del Conocimiento, es objeto de crueles represalias.

Cuando la moral se envilece, algunos llegan a veces hasta exclamaciones heréticas como: «¡Al diablo con la Cultura, quiero dinero!». Semejantes brutos no están dispuestos a reconocer que incluso el dinero, es decir, la prosperidad, sólo procede de la fuente de la Cultura. Si por un momento tratamos de imaginar el mundo sin todos sus descubrimientos, todos los sabios y bellos logros creativos, entonces el mundo se sumergiría inevitablemente en la oscuridad de la miseria en el sentido más pleno de esta palabra.

Nunca nos cansaremos de repetir que las épocas de florecimiento, las épocas de renacimiento, las épocas de prosperidad, todas emanaron de la fuente benévola de la Cultura. Tratar de separar la llamada vida materialista de todos los bellos logros de la Cultura significaría tratar de imaginar un hombre vivo sin corazón.

No es necesario que les repita esto, ya que, por supuesto, todos ustedes están totalmente de acuerdo con ello; de lo contrario, no estarían tan activos en la causa de la Cultura. Pero en cada oportunidad, es nuestro deber saturar el espacio con el llamado imperativo,

### El Reino de la Belleza

"En la belleza estamos unidos, a través de la belleza oramos, con la belleza conquistamos."

N. Roerich



con una oración de corazón por la Cultura, porque así llenamos la fuente misma de la emanación que nutre la más elevada energía humana.

Una vez, una periodista que había leído mi discurso «A la mujer», como portadora de los pactos de la cultura, me acusó de adulación. Pero no hay la menor adulación o exageración cuando afirmamos que, después de todo, es justamente la mujer quien, desde el hogar hasta el Gobierno, siembra las semillas de la Cultura. Qué adulación hay en la afirmación de que el niño oye la primera palabra de Cultura, de una forma u otra, de su madre. Y es exagerado recordar que es precisamente la mujer la que, de la forma más abnegada, sin motivo personal, introduce los fundamentos culturales, no sólo en su pequeña familia, sino también en la gran familia de las naciones.

Constatar una realidad no es exagerar; es sólo hacer notar los pasos ya recorridos para que los pasos del futuro puedan ser alcanzados más fácil y conscientemente. Hay un sabio dicho: «El mundo sin mujer es como una roca sin flores». Este canon general no puede contener ni halagos ni exageraciones. Tanto más cuanto que es bien sabido que «privar a la tierra de las flores significaría perder dos tercios de la vitalidad».

Por lo tanto, tomemos la realidad tal como es. La misma realidad de nuestras noticias diarias indica que, a pesar de los tremendos logros de la Cultura ya alcanzados por la humanidad, muchos de estos logros permanecen insuficientemente asimilados en ciertos círculos. Si una persona alfabetizada, pretendiendo ser civilizada, puede condenar la Cultura al infierno, significa que ni siquiera ha alcanzado aún el estadio de la civilización.

Cada uno de nosotros, en su propio ámbito, se encuentra desgraciadamente con afirmaciones similares bajo una forma más o menos vulgar. Algunos sueñan con la renovación del comercio deprimido, sin querer recordar que sin amplias consideraciones culturales no puede haber florecimiento de las relaciones internacionales, ni intelectuales ni económicas. Es imposible considerar el comercio, las finanzas y todas las cuestiones materiales sin tener en cuenta los principios culturales generales.

Todos aquellos que, a pesar de las evidencias, consideran las actividades culturales como un lujo, están desfasados o fosilizados,

(continúa en la página 11)

Todos los lunes de 5 a 6 p. m. (hora estándar de las Montañas Rocosas), el grupo de estudio internacional de WMEA se reúne en línea para analizar diversos temas de la serie Agni Yoga. Si está interesado en unirse a esta clase continua y reveladora, envíenos un correo electrónico: staff@wmea-world.org.

dominicales gratuitas. ¡Es tan fácil como hacer clic aquí para suscribirte!

Todos los domingos de 10:30 a 11:30 a.m. (hora estándar de las Montañas

Sede internacional de la Sociedad Agni Yoga: Agni Yoga Society, Inc. / 319 W 107th St. New York, NY 10025 / www.agniyoga.org

Rocosas), desde nuestro hermoso centro de Izvara, llevamos las enseñanzas de Agni Yoga y Ageless Wisdom a tu hogar a través de nuestras transmisiones

#### Discriminación

por Annakama Chrysston

In las Enseñanzas del Agni Yoga, la discriminación es la primera cualidad a desarrollar en el camino del discipulado¹. Según Helena Roerich, la Madre del Agni Yoga, constituye la clave del logro y del éxito². Es la capacidad de ejercer el libre albedrío a la luz de la Mente Superior y del Plano de la Intuición con fines constructivos. Le inspira a uno a conocer las Leyes que gobiernan los Mundos Superiores y a tomar decisiones correctas de acuerdo con las normas y principios más elevados.

Con discriminación, uno puede determinar lo que es real y eterno, en oposición a lo que es falso, fugaz y transitorio. Por lo tanto, es el requisito previo para adquirir el conocimiento correcto. Con la discriminación, disponemos de una *«armadura de luz»*<sup>3</sup> on la que podemos eliminar obstáculos y construir todo lo que es bello y verdadero.

Cuanto más se ejercita el discernimiento en la búsqueda del conocimiento verdadero y en la toma de decisiones acertadas, más virtudes y cualidades se desarrollan simultáneamente, tales como:

- pensamiento puro y recto, reflexión
- motivos puros y benignos que afirman la
- la regulación de los deseos, la identificación del nivel en el que surgen y su sublimación
- la observación vigilante, la atención y el estado de alerta
- la paciencia y el momento oportuno
- podvig y trabajo
- conseguir ser más ahorrativo y menos derrochador

## Reflexiones sobre el Agni Yoga

Invitamos a nuestros lectores a enviarnos sus pensamientos sobre una cita de las Enseñanzas de Agni Yoga.



- reforzar la concentración y eliminar las distracciones
- aumentar la humildad y, por tanto, la apertura a un mayor conocimiento y sabiduría
- decisión y determinación
- preparación, planificación, organización y disposición
- expansión de la conciencia

La discriminación es esencial para construir la propia espiritualidad. Es protectora y la compañera más fiable a lo largo de la vida porque refuerza el camino y la dirección de la vida. El Maestro M. afirma que «un camino que renuncie a la fealdad de la vida convocará al espíritu a búsquedas verdaderas»<sup>4</sup>. En las Cartas II, dice: «El Océano de la Enseñanza de la Ética Viva se está dando en la actualidad; habiéndolo estudiado el hombre estará equipado para un viaje ulterior, porque su conciencia se ampliará, y la discriminación le acompañará en su camino de la vida.»<sup>5</sup>

El Maestro M. enseña cómo se alcanza la discriminación: «Hay que saber qué fuerzas son admisibles para la construcción y cuáles pueden traer perjuicios. La discriminación sólo puede alcanzarse mediante la adhesión a la Conciencia Más Elevada, porque sólo el ámbito del esfuerzo puro puede revelar la Alianza de Servicio afirmada. Por lo tanto, uno debe aprender a reconocer todas las leyes superiores, construyendo la vida sobre ellas». 6

La discriminación comienza por decidir qué es lo más esencial en la propia vida y eliminar las búsquedas superfluas e inútiles. La falta de planificación nos deja expuestos a influencias caóticas. Aunque no siempre todo sale según lo planeado, con la discriminación hay humildad y firmeza que permiten la aceptación de la situación, la flexibilidad y la capacidad de hacer ajustes. El Maestro M. dice: «Qué hermoso puede ser el papel de un libre albedrío flexible, que a través de la discriminación, puede reconocer la sabiduría superior y subordinarse a ella. . . . Qué espantoso es que el hombre se niegue a aceptar su mayor tesoro».<sup>7</sup>

Al reflexionar sobre lo más esencial, surge la pregunta de cómo cumplir el Propósito y el Plan del Maestro para la humanidad en el contexto de la vida diaria, con sus exigencias contrapuestas. Implica equilibrar con delicadeza el anhelo de evolucionar y la

(continúa en la página 10)

<sup>1. &</sup>quot;La discriminación es la primera cualidad en el camino del discipulado y no se logra fácilmente. El discípulo debe estar armado contra todas las eventualidades de la vida. ¿De qué otra manera podría cumplir su gran misión como colaborador de Cosmos? *Cartas de Helena Roerich*, vol. 2, 1935–1939 (Agni Yoga Society, 2016), 7 de diciembre de 1935 (en adelante citado como *LOHR II*). 2. *Cartas de Helena Roerich*, vol. 1, 1929-1935 (Sociedad Agni Yoga, 2016), 8 de agosto de 1934. 3. *Brotherhood*, 1937 (Agni Yoga Society, 2021), para. 28.

Brotherhood, 1937 (Agni Yoga Society, 2021), para. 28
 Hojas del jardín de Morya, Libro uno: La llamada, 1924, 3ª ed. (Sociedad Agni Yoga, 2019), párr. 323 (en adelante citado como LOMG I).

<sup>5.</sup> LOHR II, 31 July 1937.

<sup>6.</sup> *Jerarquía*, 1931, 3ª ed. (Sociedad Agni Yoga, 2016), párr. 143.

<sup>7.</sup> Supermundane, 1938 (Agni Yoga Society, 2020), para. 270.

#### 5 de marzo de 2002

[Agni-Yoga] Hermandad, 261, pecado original, etc.

Estimado —,

No es así. Puede que haya perdido algunas de mis canicas, pero no soy tonto y tiendo a perder las que no valen nada, las que están llenas de ideas defectuosas y prejuicios feos. Es mejor dejarlas donde están. . .

Pero si encuentras alguna cristalina, lista para acumular energías elevadas e ideas hermosas, hazte con ella. Algún tonto las habrá perdido.

Daniel

#### 5 de marzo de 2002

[Agni-Yoga] HHermandad, 261, pecado original, etc.

Estimado —,

No, no las necesito. Un poco de espacio libre en una cabeza ya abarrotada es algo bueno.

Daniel

#### 6 de marzo de 2002

[Agni-Yoga] Hermandad, 261, pecado original, etc.

Estimado —

(Estás enviando tus mensajes de una manera que me hace imposible citarlos aquí sin volver a escribirlos).

Existe el perdón y existe la gracia. ¿Recuerdas el cuadro de Roerich Madonna Laboris? Se trata precisamente de eso. San Pedro es el guardián de la puerta, el estricto guardián del karma, que deja entrar a los buenos y arroja a los malos al «infierno». Pero la Virgen va cada noche a las murallas del cielo, baja su velo y sube a todos los pecadores que, por su gracia, han obtenido el perdón.

No creo que sea sólo un dulce cuento de hadas. Hay una verdad poderosa en esto para que reflexionemos.

Sé que no es eso lo que estabas cuestion-

# Conversaciones con Daniel Entin

Daniel Entin (1927-2017), ex ejecutivo Director del Museo Nicholas Roerich



ando, pero es una de las facetas de todo el cuadro.

Daniel

#### 7 de marzo de 2002

[Agni-Yoga] Hermandad, 261, pecado original, etc.

Estimado ——,

Esa es una cuestión muy importante lo que planteas ahora: romper con la atracción del propio pasado, de los propios recuerdos. Pero si tienes alguna idea sobre cómo realmente se puede hacer eso, sin dañar la psique, me gustaría escucharlo.

Lo pregunto porque recordé un ejemplo muy vívido. A una devota discípula estadounidense de Helena Roerich que lo fué durante más de setenta años, que pasó tiempo con E.I. en Kullu y Kalimpong, E.I. le decía a menudo que simplemente olvidara a su familia y su pasado, que mirara hacia el futuro, que trabajara sólo para el futuro. Todo esto parecía funcionar, hasta el punto de que la familia de la mujer la perdonó por su abandono, hasta los dos últimos años de su vida, a mediados de los noventa, cuando el pasado la invadió y se apoderó de ella. Mientras su mente se volvía confusa, hablaba sin parar con los distintos miembros de su familia, llorando y disculpándose. Además, le habían aconsejado que no se casara, sino que dedicara su vida a la Enseñanza. Durante los dos últimos años, no dejó de hablar de tener hijos y se encariñó con los hombres que la rodeaban, incluso con el reparador de muebles, con el que fantaseaba como padre de sus muchos hijos imaginarios.

También se había alejado de la religión familiar, y eso también la abrumaba de culpa. Durante sus últimas horas, intenté distraerla un poco y le pregunté si pensaba mucho en E.I. Se quedó pensativa un momento y luego dijo, en un tono muy sencillo e infantil: «No. Ahora sólo pienso en Jesús».

¿Alguna idea? Está claro que hay que romper con el pasado de una manera limpia, con todos los nudos kármicos cuidadosamente deshechos. Evidentemente, ella no lo había hecho. Sina utilizaba a menudo la imagen de la vida como un ovillo de hilo enredado que había que desenrollar con gran cuidado y habilidad antes de poder seguir adelante.

Daniel

11 de marzo de 2002

[Agni-Yoga] Hermandad, 261, pecado original, etc.

Estimado —,

Gracias por completar lo que dije con tus comentarios sobre las limitaciones que las palabras -incluso las ideas y los conceptos- le imponen al Infinito. Siempre he creído firmemente que cometemos una especie de crimen al intentar captar la realidad infinita e

(continúa en la página 10)

## Conversaciones con Daniel Entin (continúa de la página 9)

incognoscible y luego tratar de meterla con calzador en conceptos, categorías, límites y delineaciones descriptibles. Esta cuestión se plantea de vez en cuando en el foro. No hay respuesta, sólo opiniones diferentes al respecto.

#### Daniel

#### March 11, 2002

## [Agni-Yoga] Hermandad, 261, pecado original, etc.

Estimado —,

Sí, a mí me enseñaron más o menos lo mismo: que la aspiración es un esfuerzo eterno por elevarse por encima del nivel actual de imperfección, ya sea el de un principiante, el de un discípulo, el de un Arhat, de un Maestro, o más, cada vez más alto, hasta reinos que ni siquiera podemos imaginar. Todos siguen creciendo y nunca dejan de crecer. Así pues, el estado de perfección es una especie de imán, un ideal imposible de alcanzar que nos impulsa a todos hacia adelante.

#### Daniel

#### March 12, 2002

## [Agni-Yoga] Hermandad, 261, pecado original, etc.

Estimado —,

En realidad tiene que ver con el uso de la palabra. En el sentido más estricto, la palabra perfección es un absoluto, inmodificable, y cuando se dicen cosas como «nivel de perfección» o «siguiente nivel de perfección», un profesor de inglés se estremecería. En realidad, eso es todo lo que es. Y la forma en que la palabra se utiliza en el Agni Yoga (la mayoría de las veces) tendría la aprobación de ese profesor de inglés. Cuando trabajamos en la traducción, siempre tenemos en cuenta los absolutos.

#### Daniel

## Reflexiones Sobre el Agni Yoga (continúa de la página 8)

necesidad de enfrentarse al karma; de esforzarse por un mayor refinamiento y utilidad mientras se lidia con el camino terrenal bajo los propios pies. Uno necesita preparación espiritual para servir en niveles superiores. Pensar en cómo vive un Miembro de la Jerarquía es una gran fuente de inspiración para alcanzar un nivel de conciencia en el que se tomen las decisiones correctas para el futuro. Requiere pensamiento claro y planificación, liberando así el principio de luz en el propio ser, como el amanecer de la mañana. Al igual que el sol, el ejercicio del discernimiento afecta a la totalidad, por lo que todos los seres vivos se benefician de esta cualidad esencial. La personalidad se integra y la salud de la familia, la nación y el mundo crece de forma integral.

Cuando las decisiones se toman desde los ámbitos disponibles para un corazón abierto, ya no existe el efecto esclavizador de las fuerzas, las víboras y los hábitos de la personalidad. Al discernir vigilantemente lo que es real e irreal, el discernimiento puede, en última instancia, hacer que uno se alinee con la Voluntad de Dios.

Vivir lo más esencial sería expandir la conciencia y unirse con la energía ardiente constructiva y creativa de la Unidad. Esto debe ser un proceso gradual y natural. Aunque el significado común de discriminación sugiere separación, la paradoja es que esotéricamente, la discriminación es el camino hacia niveles más profundos de unidad. Vivir continuamente lo más esencial es responder responsablemente a todas las formas de vida. Nada se ignora, y la conciencia prevalece. Nada se impone a los demás, especialmente la impaciencia. Todo se enfoca, y la verdadera dedicación se hace posible. Las acciones y la forma de hablar son sensibles, elegantes y decididas. Hay una mayor claridad sobre aquello por lo que hay que esforzarse.

Lograr lo más esencial requiere una observación vigilante, tomar las decisiones correctas, dar los pasos adecuados y avanzar a la velocidad correcta. Saber si uno va en la dirección correcta requiere la capacidad de discriminar entre conflicto interior y tensión espiritual. La tensión espiritual te bendice con energía psíquica, alegría, ritmo y determinación. La vida tiene más sentido y uno quiere ¡Vivir! El conflicto interior crea desesperación, dejadez, inercia y la peor cualidad: la indiferencia.

Tomar las decisiones correctas requiere investigar y pensar correctamente. También requiere buscar el consejo y los ejemplos de los sabios en nuestra vida. Hay muchas referencias a la discriminación en las Enseñanzas del Agni Yoga. El Maestro M. dice: «Capta esto de una vez por todas: el llamado don de la discriminación no es ningún don, sino el resultado del trabajo y la experiencia»9. El Maestro M. también enseña que la discriminación puede ser adquirida a través de muchas acumulaciones. «Puedes estar seguro de que una persona que carece de discriminación llevó una existencia tosca, que no intentó dejar atrás, y se privó así del beneficio de percibir a través del corazón10.» Un examen de nuestra vida hasta la fecha es un testamento de si hemos elegido bien, ajustado nuestra vida a la Llamada, estamos despiertos al momento oportuno, y no nos atrasamos a nosotros mismos y a los demás mediante el estancamiento. Observar y alinearse con el uso correcto del tiempo y los ciclos de la Madre Naturaleza, incluidos los reinos celestiales, libera el potencial creativo.

La discriminación puede ejercerse en cada momento de la vida diaria para proporcionar la expansión de la conciencia hacia los reinos Supramundanos. Los reinos Supramundanos se hacen disponibles a medida que uno se vuelve consciente del grupo, es decir, el sentido de Unidad se expande progresivamente

(continúa en la página 11)

<sup>8.</sup> Adaptado de instrucciones de la Rev. Joleen DuBois, Clase Otoño/Invierno WMEA, 9 de octubre de 2024. 9. *Heart, 1932*, 3rd ed. (Agni Yoga Society, 2021), para. 579. 10. *Heart,* 579.

<sup>11.</sup> LOMG I, 323.

#### El Reino de Belleza

(continúa de la página 7)

porque incluso los escritos más antiguos nos recuerdan cuán alta y vitalmente se estimaban las cuestiones de la verdadera educación y la expansión de los horizontes.

A menudo, estamos dispuestos a unirnos de palabra, mentalmente a tender la mano amistosamente y cooperar; pero tan pronto como se llega a los hechos, parecen aparecer de la nada algunas consideraciones peculiares y maliciosas, y la gente vuelve a llenarse de paroxismos destructivos y desintegradores. Así pues, viendo vuestros esfuerzos activos en nombre de la Cultura, quiero recibirlos como algo sumamente necesario, como una panacea contra toda la depresión actual creada por el asesinato de la Cultura.

La misma depresión generalizada en toda acción y espíritu se refleja inevitablemente también en la perspectiva de las jóvenes generaciones; por lo tanto, cada acción en nombre de la Cultura, tan necesaria en todo momento, ahora se convierte en un verdadero salvavidas en medio de una tormenta desastrosa.

Una vez más, sin exagerar, podemos decir que todo el mundo habla hoy en día de la crisis actual. Por lo tanto, no es exagerado recurrir de nuevo a las fuentes de la historia, que revelan con toda certeza cómo las grandes naciones evitaron la crisis que se avecinaba, volviéndose hacia las bendecidas corrientes de la Cultura.

Yo sé que todos ustedes están de acuerdo con estos pensamientos. Sé que, a pesar de las dificultades y la oposición, luchan por la panacea de la Cultura en sus hogares y en todos sus ámbitos educativos. Es cierto que «las dificultades encierran en sí mismas nuevas posibilidades», si tan sólo se realiza y se aplica en la vida esta antigua sabiduría.

Por ello, una vez más, les envío mis más cordiales saludos en su batalla y cooperación en nombre de la Cultura.

—Himalayas

#### Reflexiones Sobre el Agni Yoga

(continúa de la página 10)

desde lo individual a lo universal. La discriminación se utiliza para resolver problemas en la familia, así como en círculos cada vez mayores que se extienden a la vida laboral, la comunidad, la nación, el medio ambiente y el mundo. El Maestro M. dice que «sólo aquellos que han renunciado conscientemente a lo personal y han invertido su conciencia en el concepto de evolución mundial pueden, a Nuestro entender, ser llamados podvizhiniki<sup>11</sup>». Podvig puede considerarse como la capacidad de discernir lo más esencial.

Qué hermoso es pensar en un mundo en el que nos guían líderes y jueces que pueden pensar en términos del Todo y, por lo tanto, ejercer el más agudo discernimiento a la hora de determinar qué es lo mejor para todos. Es hermoso pensar en vivir en una comunidad de almas amorosas, empoderadas e iluminadas. Sería una sociedad inclusiva con colaboradores valiosos; un lenguaje respetuoso; donde se cultiva el trabajo cooperativo en equipo; la fuerza proviene de la unidad, no del poder militar; todo el mundo está seguro y protegido, y nadie descansa hasta que se consigue ese resultado; no se produce nada que cause contaminación o residuos; y la paz mundial y el poder se evalúan según la armonía progresiva y no según estilos de gobierno autocráticos, de dictadura centralizada. ¡No es de extrañar que estemos llamados a pensar a menudo en la Jerarquía y en la morada sagrada de Shambala? Esta disciplina protege nuestro futuro.

Cuando operamos en las capas superficiales de la vida, somos muy susceptibles a los impulsos y pulsiones ciegas de nuestro yo inferior, además de convertirnos en presa fácil de las fuerzas oscuras. Por ejemplo, podemos saciar el hambre instantáneamente con comida basura que está fácilmente disponible, pero carece de fuerza vital y beneficios para la salud. Si tenemos poder adquisitivo, podemos satisfacer nuestras necesidades emocionales con salidas de compras y actividades que buscan el placer, como el entretenimiento y los viajes sin propósito. Las necesidades mentales pueden satisfacerse con los numerosos cursos que ofrecen las instituciones educativas comercializadas. Sin embargo, el mundo del materialismo no sirve a las necesidades más profundas de la humanidad; sólo proporciona soluciones rápidas y un karma muy pesado. Los niveles inferiores de conciencia que están anclados en la supervivencia, el materialismo y la guerra pueden conducir a la aniquilación. La mayor necesidad de la humanidad es la expansión de la conciencia para asegurar la calidad de su longevidad y evolución. Afortunadamente, la educación para el alma ha estado disponible durante milenios por Grandes Seres que apoyan la expansión de la conciencia.

Cuando uno se da cuenta de que su vida le está llamando a servir a las Necesidades Superiores, la discriminación será de gran ayuda para utilizar el tiempo, la energía y la palabra de la manera más efectiva. Ser más consciente de si los pensamientos, el habla, los sentimientos y las acciones están impulsados por motivos puros y energías evolutivas ayudará a superar los fuertes impulsos de los elementales y otras fuerzas involutivas. La discriminación protege contra la miopía y conduce al Camino de la Verdad. Hace que uno evalúe cuánto de su vida ha sido vivida a media máquina, ha sido tibia o indiferente, es decir, plagada por los enemigos de la conciencia.

La discriminación empieza por hacer buenas elecciones, elecciones que apoyen la vida. En última instancia, reduce las opciones hasta que reina la creatividad pura porque todo se dirige hacia lo que es Real y eterno. Llegaremos a ser tan grandes como el nivel de discriminación que apliquemos a la vida. En el plano terrenal, se nos dan todas las oportunidades para desarrollarla. Con discriminación, podemos convertirnos en un ser ardiente consciente.

| New Subscription/<br>Annual subscription donation: \$17 | Complete form and mail to: White Mountain Education Association |
|---------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| Subscription renewal                                    | P.O. Box 11975                                                  |
| (Effective each December)                               | Prescott, AZ 86304                                              |
| Donation (other) \$                                     | Change of Address                                               |
| Name                                                    |                                                                 |
| Address                                                 |                                                                 |
| Address                                                 |                                                                 |

The White Mountain Education Association is a tax-exempt, non-profit organization.

Contributions to help support the publishing and printing of 

Agni Yoga Quarterly 
are tax exempt.

White Mountain Education Association is now publishing

Agni Yoga Quarterly
on the Internet.

Look for it on the World Wide Web https://www.wmea-world.org

If you are in the following areas, you are welcome to call for information about the local White Mountain Study Group:

In Sarasota, Florida (941) 925-0549 In Longmont, Colorado (303) 651-1908

In Puerto Rico (787) 649-3817 In Marysville, Ohio (937) 642-5910

White Mountain Education Association P.O. Box 11975
Prescott, Arizona 86304